laRegione, sabato 17 gennaio 2026

TICINO7 - PROGRAMMA RADIO & TV

I1

LINTERVISTA

| MmIio nome e

Proven
e dalla

Ipurepi € un’autorita tradizionale
dei Je’eruriwa, un popolo indigeno
che vive nel profondo della Foresta
Amazzonica, al confine tra Colombia
e Brasile. Viveva, almeno:

nel 1986 é infatti stato sfollato e
oggi vive disperso nella periferia

di Villavicencio, nel Dipartimento
del Meta, a sud di Bogota.

La sua comunita é ridotta a meno di
un centinaio di persone.

Da anni sta lottando per ricevere
maggiore riconoscimento e tutela
da parte dello Stato colombiano.
Anche per questo motivo Ipurepi ha
partecipato per la seconda volta

al Meccanismo di esperti sui diritti
dei popoli indigeni dell’Onu

a Ginevra.

lpurepl

go dall’acqua

tigre

]
4
4
¥

|
i
¥
| |

Articolo e fotografie di Priscilla De Lima

laRegione, sabato 17 gennaio 2026

TICINO7 - PROGRAMMA RADIO & TV

11

«Che cosa vuoi sapere?>, mi chiede Ipurepi, all’inizio della
nostra chiacchierata. Conosco questa persona da poco piu di
un anno, ci siamo incontrati una manciata di volte, e gia mi
regala la straordinaria opportunita di ascoltare la sua storia.
Me la racconta in spagnolo, con alcune parti in Je’eruriwa,
una lingua in via di estinzione che ormai padroneggiano
poche decine di persone al mondo. Una di loro é proprio
quest’uomo seduto davanti a me. Iniziamo dal nome, allora.
Come vuoi presentarti?, gli chiedo. «Io sono della razza
dell’acqua e della tigre e il mio nome ¢ Ipurepi. Provengo
dall’acqua per parte di madre, dalla tigre per parte di

padre. Altri vengono dal sole, o dalle montagne>. Oswaldo
Rodriguez Macuna, il suo nome sui documenti ufficiali, in
realta non gli appartiene. E un’imposizione. Una delle tante
che il suo popolo ha subito per decenni.

Sapere chi sei

Ipurepi ha cinquant’anni e da quasi quaranta vive lontano
dal territorio in cui € nato. Attorno ai suoi 8 anni, i

saggi del villaggio avevano gia determinato che sarebbe
diventato un’autorita tradizionale. La sua educazione é
stata orientata alla sua funzione fin da allora: per avere
accesso alle conoscenze ancestrali Je’eruriwa bisogna avere
un’igiene di vita irreprensibile. Cosi, quando nel 1986 sono
stati obbligati a fuggire, Ipurepi era gia perfettamente
cosciente del suo destino e questa chiarezza non lo ha mai
abbandonato, neppure nei momenti piu difficili. «Quando
sai chi sei, la tua origine, la parola che i tuoi antenati

hanno visto in te, sai cosa farai nella vita. Conosci la parte
piu sacra della tua identita, che ti accompagnera fino alla
morte>.

Vivere in armonia & possibile

Come stai oggi? Come sta il tuo popolo?, gli chiedo. Dire
“bene” e impossibile. La storia del popolo Je’eruriwa si
intreccia infatti dolorosamente con quella colombiana,

che ha radici nel fenomeno della colonizzazione spagnola
prima ancora che nel conflitto armato che ha colpito il
Paese per oltre 50 anni, causando sfollamenti, reclutamenti
e sparizioni forzate, oltre ad altre innumerevoli violazioni
dei diritti umani. Ma se decidiamo di cominciare dalla
colonizzazione e proprio ’arrivo degli spagnoli a
costringere il popolo Je’eruriwa ad abbandonare la propria
terra. «Vivevamo nel nostro territorio sacro da tanto
tempo, in perfetta armonia con ’ambiente che ci circonda,
la terra, I’acqua, le stelle. Non c’é niente di piu codificato del
calendario ecologico dei popoli indigeni>, ci spiega Ipurepi.
«C’¢ un tempo per tutto: per seminare, per cacciare, per
raccogliere la frutta, per pescare, per costruire. Tutto

e pensato perfettamente per vivere in armonia con la
natura>. L’arrivo degli spagnoli ha compromesso questo
equilibrio. «Sapevamo gia dell’arrivo dei bianchi. Per
questo alcuni di noi hanno deciso di ritirarsi nella foresta.
Divivere in situazione di autoisolamento, per proteggersi e
cercare di assicurarsi un futuro». Chi é rimasto ha dovuto
fare i conti con gli interessi economici dei colonizzatori,

in particolare il commercio del caucciu naturale, in nome
del quale sono stati ridotti praticamente in situazione di
schiavitl i popoli indigeni della regione. Alcuni pero sono
rimasti, tra cui la famiglia da cui discende Ipurepi.

I1 problema si é ripresentato quando, nel 1986 appunto, nel
posto in cui si erano rifugiati sono arrivate le FARC (Forze
Armate Rivoluzionarie di Colombia) che, non riuscendo

a reclutarli, li hanno convinti a fuggire con il pretesto

di un’imminente occupazione da parte dell’esercito
colombiano. Da allora i Je’eruriwa vivono dispersi, nella
periferia di Villavicencio, cittadina di oltre 400mila abitanti
a sud di Bogota.

Un popolo indigeno senza terra

«Fuori dal nostro territorio sacro, non possiamo rispettare
i tempi del calendario ecologico specifico del popolo
Je’eruriwa. Non possiamo praticare i nostri rituali. In citta
non riusciamo nemmeno a vivere tutti insieme>. Perdita
del territorio significa distruzione del patrimonio sociale,
spirituale, culturale, ambientale e linguistico di un popolo
e della sua vita. «Siamo a rischio di sterminio, fisico e
culturale», dichiara Ipurepi. Ma non tutto e perduto,
sostiene: «Non stiamo bene, ma il processo che stiamo
vivendo sta dando risultati>.

Da anniiJe’eruriwa cercano di vedersi riconoscere i diritti
dallo Stato colombiano. Al loro fianco c¢’e la Corporacién
Juridica Yira Castro, dove lavora I’avvocata Laura Ann
Kleiner, cooperante dell’Ong svizzera Comundo, attiva nella

Laura e Ipurepi sui banchi delle Nazioni Unite

cooperazione allo sviluppo attraverso I’interscambio di
persone (Www.comundo.org/it).

Protagonisti del proprio destino

Ebbene, Laura e Ipurepi hanno vissuto un momento
straordinario lo scorso giugno, «la Corte costituzionale
colombiana ha ordinato all’Unita delle vittime di ammettere
e riconoscere la comunita Je’eruriwa come soggetto di
riparazione collettiva>, spiega Laura. «Cio significa che lo
Stato riconosce ufficialmente le gravi violazioni subite dal
1986 e si impegna ad avviare un processo di riparazione.

La Corte riconosce anche che, per sette anni, ’Unita delle
vittime ha applicato argomentazioni che violano i diritti

dei popoli indigeni, in particolare il loro diritto all’identita
culturale, il loro diritto alla riparazione e la garanzia di un
processo equo>.

E significa che i Je’eruriwa hanno diritto alla terra.

«Questa decisione ci rida forza. Siamo pronti ad assumerci
le nostre responsabilita, ci sentiamo protagonisti del nostro
destino>. Ipurepi sa perfettamente che la sentenza non €
ancora realta: sono passati mesi, e finora nulla si & mosso.
«Non é sempre facile mantenere alto il morale. Ma abbiamo
una formazione spirituale che ci permette di ritrovare

la forza nella nostra cultura ancestrale>. Per questo era
importante tornare all’Onu, dopo aver partecipato al
Meccanismo di esperti per i diritti dei popoli indigeni gia
nel 2024. «Questo ¢ il palazzo delle nazioni - ci trovavamo
proprio a Ginevra, alla sede dell’0Onu, ndr -. Io mi sono
seduto qui e ho parlato al mondo. Ho portato la parola, che
la base di tutto».

Saper fare del bene
E pensare che alla scuola cattolica, che ¢ stato costretto a
frequentare da ragazzo e dove gli é stato imposto il nome

Durante un incontro sull’autodeterminazione dei popoli indigeni

“colombiano” di Oswaldo Rodriguez Macuna, la sua lingua
materna gli era proibita. Ma Ipurepi non ha dimenticato:
«Le nostre conoscenze ancestrali implicano anche una
responsabilita. Abbiamo un compito nel mondo. La terra

é benedetta, ma se non la rispetti ti punisce. Al mondo c’e
tanta malvagita, fare del male é facile. Ma c’é anche chi

sa fare del bene. Dobbiamo riconnetterci tutti alla nostra
natura di esseri umani. Prenderci per mano, guardarci negli
occhi e renderci conto che siamo tutti uguali. Poco conta
dove vivi e il colore della tua pelle: nasciamo per vivere in
armonia tra di noi e con la terra, gli alberi, ’acqua, le stelle.
Dobbiamo cercare questa verita dentro di noi, e fare in
modo che i nostri pensieri, le nostre parole, le nostre azioni,
la rispecchino>.

C’é spazio per tutto questo, al Palazzo delle Nazioni Unite?
«Noi rappresentanti siamo stati scelti dalla nostra gente
per portare testimonianze e rivendicazioni. Ma in queste
sale ci sono anche tanti bianchi che parlano a nome dei
popoli indigeni>, racconta Ipurepi. Li abbiamo visti e sentiti
anche noi: alle sessioni plenarie partecipano centinaia di
persone indigene da ogni parte di mondo. Ma a decidere
quali microfoni aprire é la persona che presiede, e spesso

il turno va ai rappresentanti delle nazioni. Oppure ad
antropologi e direttori di Ong, in difesa delle popolazioni
che hanno studiato. «Quando parlano a nome nostro,
manca loro la spiritualita. Manca metterci il cuore. Sogno
un incontro di popoli indigeni in cui ognuno possa parlare
la sua lingua, cantare e ballare secondo la sua tradizione.
Vorrei che potessimo davvero trattare i temi alla radice,
compresa la loro dimensione sacra>.

Fino ad allora, continuiamo ad ascoltare quei pochi che
riescono a farsi sentire: a questo link si puo ascoltare la
voce di Laura e Ipurepi: www.comundo.org/ipurepi.

Nei colori e segni del suo popolo

Ipurepi (a sinistra) vicino a Laura, con rappresentanti di popoli
indigeni a colloquio con il relatore speciale delle Nazioni Unite
per i diritti dei popoli indigeni Albert Barume (al centro)




